# منزلتِ زنان درقانون اساسی جمهوری اسلامی ایران

در مجلس خبرگان قانون اساسي (١٣٥٨) فقط يک زن عضويت داشت!

#### فاطمه صادقی\*

بررسي نقش قوانين اساسي در تقويت و تحكيم نابرابري جنسيتي، بهويژه در جوامع خاورميانه، هنوز در ابتداى راه است. تحقيقاتي كه در آنها نابرابري جنسيتي و تأثير آن بر قوانين به طور نظام مندى مورد مطالعه قرار گرفته باشد بسيار محدود است. در مطالعات مربوط به قانون اساسي در ايران نيز اين كمبود به شدت و جود دارد. در ميان برخي از مهم ترين تحقيقاتي كه در مورد قانون اساسي در ايران صورت گرفته ، تقريباً هيچ بحثي از زنان و جنسيت در ميان نيست. اين مقاله در صدد است با طرح بحث منزلت زنان در قانون اساسي گامي در اين راستا بر دارد.

وقتی پای قانون اساسی در میان است، بیشتر بحث ها بر جنبه های حقوقی متمرکز می شود، در حالی که بحث حقوقی، با این که لازم اسبت، کافی نیست. زیرا قانون اساسی به هیچرو سند حقوقی صِرف نیست، بلکه، بیش از آن، سیندی سیاسی است. سیاسی بودن این سند اقتضا می کند که از منظر سیاست و اندیشهٔ سیاسی، به ویژه اندیشهٔ تأسیسی، مور دبر رسی قرار گیرد. از این منظر، نیروهای پشت قانون در شناخت نحوهٔ شکل گیری قوانین مهم است. اندیشهٔ تأسیسی به بنیاد گذاری جوامع و اصول و مبانی تاریخی و معرفتی ای می پر دازد که بر اساس آن ها جامعه تأسیس می شود. این مبانی در قانون اساسی قابل ردیابی اند. کمبود چنین دیدگاهی در مباحث مربوط به قانون اساسی به شدت و جود دارد. این کمبود با شدتِ به مراتب بیشتری بر بحث های مربوط به جنسیت در قانون اساسی احساس می شود، طوری که وقتی پای منز لت زنان در قانون در میان است، بیشتر بحث ها، با تمرکز بر موضوع حقوق زنان، به اصول مشخصی از قانون اساسی می پر دازند و رابطهٔ میان این اصول با ذهنیت حاکم بر کل قانون اساسی را به فراموشی می سپارند.

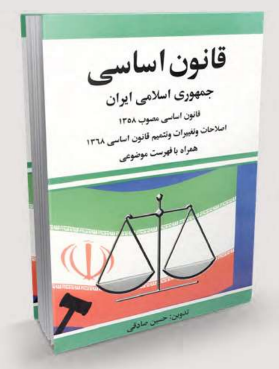
\* پژوهشگر علوم سیاسی و جنسیت در دانشگاه یو . سی . ال .؛ لندن . تازه ترین کتاب ایشان : قدرت مؤسس : حاکمیت یا سیاست . نگاه معاصر ، ۱۳۹۷ .

در این مقاله به نابر ابری جنسیتی در قانون اساسی، از منظر حُکم شناسیِ جنسیت، خواهم پر داخت. پر سشک که در این مقاله سعی می کنم به آن پاسخ دهم این است: از منظر جنسیتی چه بر داشتی می توان از قانون اساسی که در این مقاله سعی می کنم به آن پاسخ دهم این است: از منظر جنسیتی چه بر داشتی می توان از قانون اساسی کر د و حکمی که به اتکای آن رویکر د غالب به زن در قانون اساسی شکل گرفته کدام فر ایندها؟ چرا و چگونه نابر ابری جنسیتی به قانون اساسی راه یافته است؟ به پشتوانهٔ کدام نیر وها و طی کدام فر ایندها؟ استد لالِ مقاله این است که مسئلهٔ جنسیت در قانون اساسی چیزی جدا از کلیّت قانون اساسی به عنوان سسندی سیاسی نیست. این مقاله تلاش دار د بحث جنسیت در قانون اساسی را از منظر نیر وها و مبانی معرفتی این مقانون محسوب می شوند و قوام و دوام آن را موجب می شوند. قانون اساسی را می توان نوک کوه یخی در نظر گرفت که بر شانه های این قوا سوار است و قوت خود را از آن ها می گیر د. یکی از مهم ترین مبانی معرفتی قانون اساسی حکم نابر ابری است که در ادامه به آن پر داخته ام. گفتنی است که حکم نابر ابری تنها شیامل زنان نمی شود، بلکه به مردان نیز تعمیم می یابد. به تعبیر دیگر، قانون اساسی این قابلیت را دارد که کلیهٔ شهروندان را به «زن» تبدیل کند و آنان را از دامنهٔ شمول قانون کنار بگذارد. این موضوعی است که تاکنون از چشم بسیاری از متخصصان قانون اساسی پنهان مانده است.

علاوهبر مبانی معرفتی باید به نیروها، افراد، و گفتار سیاسی ساخته شده در دهههای منتهی به انقلاب ۱۳۵۷ نیز اشاره کرد که، همچنان که خواهیم دید، نقش مهمی در قانون اساسی ایفا کردند.

بخش نخست مقاله به مبانی معرفتی و نیروها و گفتار سیاسی در مورد جنسیت می پرداز دو نقش نیروهای پشـــت قانون را به عنوان بخشی از قوهٔ مؤسس بررسی می کند. در بخش انتهایی به اصولی از قانون اساسی

خواهم پرداخت که مستقیماً به منزلت زنان در قانون اساسی مربوط است، اما تأکید می کنم که بحث از جنسیت تنها به این اصول مربوط نمی شود، بلکه این بحث را می توان به بسیاری دیگر از اصول قانون اساسی از جمله اصل پنجم نیز تعمیم دادو آن را از منظر جنسیتی تحلیل کرد. استدلال اصلی مقاله این است که «حکم نابرابری» تأثیر چشم گیری بر نحوهٔ تلقی از بابرابری» تأثیر چشما ایرانی اسلامی و قانون خاسسی داشته است، اما برای تأثیر گذاری آن بر قانون اساسی به میانجی های تاریخی نیاز بوده است. این میانجی ها به تدریج از دههٔ ۱۳۳۰ خورشیدی شکل گرفت و در حداقل سه مرحله به قانون اساسی راه یافت: ظهور تدریجی در دههٔ ۱۳۳۰؛ تبدیل به گفتار مشخص در



دهههای ۱۳۴۰ و ۱۳۵۰؛ و سرانجام قانونی شدن در ۱۳۵۸. پیش از پرداختن به این جزئیات، حُکم نابرابری را توضیح می دهم.

### حکم نابرابری درسنت ایرانی - اسلامی

بخش عمدهای از تفکر سیاسی\_اجتماعی ایرانی\_اسلامی به نابر ابری عقول و حقوق انسانها قائل است. ۲ این نابرابری به شکلهای گوناگون در متون فلسفی، فقهی، و ادبی، چه پیش و چه پس از اسلام، تئوریزه شده است. "دربیشتر آثار فلسفی و حکمی، فقهی، و اخلاقی ایرانی اسلامی از مکاتب مختلف، «مؤنث» و «زنانه» بانقصان عقل، خوی حیوانی، شهوت، طبع و طبیعت نازل تر و مادون انسانی، مکر و حیله و ناتوانی در دستیابی به کمال عقلی و روحی ملازم است. براساس این باور ، مادر بودن ، زادن و پرورش فرزند ، پخت غذا ، رسیدگی به امور منزل، مراقبت از بیماران و سالمندان و کودکان، و دیگر کارکر دها و خدماتی از این دست، که در جو امع سنتي عمدتاً بر دوش زنان است و مو جب ادامهٔ حيات اعضاي جامعه مي شو د، ناچيز است و به حساب نمي آيد. میل به تمایز سفت و سخت میان مردانگی/ مذكّر و زنانگی/ مؤنّث تا بدانیایه قوی است که حتی به انکار میل و گرایش طبیعی مرد به زن می انجامد. این نگاه حتی نزد زکریای رازی، فیلسوف عقل گرا و قائل به بر ابری طبیعی آدمیان، نیز دیده می شود. رازی در طب روحانی می نویسد: «مردان و الاهمت و بزرگ نفس اين بليّه [عشق] از طبايع و غرايز شان به دور است. [...] اما مر دان مخنّثِ زن صفت [...] از اين بليّه به آساني نمی رهند. "۴ همین نگرش را نز د فلاسفه و حکمای متأخر نیز می یابیم. برای نمونه، ملاهادی سبزواری (۱۲۱۲ –۱۲۸۹ ق.) معتقد است: خداوند حيوانات را به چند قسم آفريده و زنان در زمرهٔ آنها هستند. ٥ ملاهادی در شرح فلسفهٔ ملاصدرا آشکارا معنای نابرابری بنیادین نفوس/ عقول برای بخش اعظم سنتهای ایرانی اسلامی را به زبان می آورد: نابرابری میان عقول مهتر و کِهتر همز مان نابرابری در اقتدار میان مذکّر و مؤنث است.<sup>۶</sup> همو در کتاب *حاشیه بر اسفار* ملاصدرا در توضیح جملهای که پیش تر از او نقل شدو در آن زنان را با حیوانات برابر کرده بود، نوشته است:

این که صدرالمتألّهین [ملاصدرا] زنان را در عداد حیوانات درآورده است اشارهٔ لطیفی دارد به این که زنان به دلیل ضعف عقل و جمود بر ادراک جزئیات و میل و رغبت به زیورها و زینتهای دنیا، حقاً و عدلاً نزدیک است که به حیوانات زبان بسته ملحق شوند؛ اغلبشان سیرت چهار پایان دارند، ولی به آنان صورت انسان داده اند تا مردان از مصاحبت با آنها اکراه نداشته باشند و به نکاح با آنان راغب باشند و از همین جاست که شرع مطهر مردان را در کثیری از احکام، مثل طلاق و نشوز و ادخال ضرر بر ضرر، بر زنان غلبه و چیرگی داده است.

خواست تقرّب به خدا، به عنوان نیروی قاهرهای که انفعالات جسمی و حسی به او راه ندارد، تا حدی از همین تمایل ناشی می شود.

به نظر سبزواری، همهٔ نفوسِ عاقله مذکّرند؛ و مؤنّث در و هلهٔ نخست نشانگر فقدان کنترل عقلانی در یک نفْس است. او معتقد است زنان عادتاً نمی تو انند از حکمت نظری بر خور دار شو ندیا به حوزهٔ معقو لات

در نفوس خود دست یابند. از آن جا که «ایجاد و رشد عقولِ نظری و عملی شرط لازم دستیابی به انسانیتِ واقعی است، زنان را باید امر و نهی کرد، طوری که دست کم عقل عملی در روح آنها رشد کند. » مسبزواری دو جزء / لحظهٔ دگر سانیِ جوهریِ نَفْس به نَفْسِ انسانیِ واقعی را بر می شمر دو سپس می افز اید که بنا به قضاوتِ تجربیِ او، اکثر او قات زنان به این جهان می آیند و آن را بی آن که از حکمت نظری بر خور دار شوند ترک می کنند. به نظر او زنان هر گز به انسانهای واقعی تبدیل نخواهند شد. سبزواری معتقد است حتی خدا زنان را به سبب این نقصانِ عقل مجازات و آنان را ملزم کرده است که در نُه سالگی مکلّف شوند، در حالی که مردان، به رغم داشتن جسم قوی تر، در پانزده سالگی مکلّف می شوند. ۹

البته این استدلال از نوع مغالطه و تناقض آمیز است. مغالطه است، چون حکم به تکلیف در نُه سالگی از همان مصدری می آید که حکم به فرو تریِ قوای عقلی زنان. تناقض است، چون اگر مبنا تکلیف باشد، این پر سسش پیش می آید که اگر زن ناقص العقل است چگونه در نُه سالگی، شش سال زود تر از مرد، به تکلیف می رسد؟ آیا فرض این که زن در نُه سالگی قادر است تکالیف شرعی را به انجام بر ساند دال بر بلوغ سریع تر عقلی او در قیاس با مرد نیست؟ سبز واری به این تناقض توجه نکرده است. '

اعتقاد به «حکم نابرابری» از سبزواری برای شاگردان او به ارث ماند. فاضل مجتهد خراسانی، فقیهی که فلسفه را نزد سبزواری آموخته بود، عمیقاً تحت تأثیر این آموزه قرار داشت. داستانی از زندگی او تجسم پیامد منطقی اجتماعی و عملی آموزهٔ نابرابری عقول است: فاضل، به عنوان فقیه، حکمی مسئله دار در مورد مالکیت یک دکان صادر می کند (در حالی که طرف دیگر دعوا غایب بوده و ادلهٔ او در دادگاه شنیده نشده است). و قتی منشی او عدم صحت این حکم را به او خاطرنشان کرده، چنین پاسخ داده است:

اگر دریک بیابان مشتی کاه از الاغی بگیری و آن را به گاوی بدهی یا بالعکس، آیا گمان می کنی جهان کُن فیکون خواهد شد؟ [...] این یک دکان است. برای مدتی خری از آن استفاده کرده است. حال بگذار گاوی از آن منتفع شود. برای هستی که تفاوتی نمی کند! ۱۰

جملهٔ آخر نشانگر تأثیر پذیرفتن فاضل خراسانی از باور فلسفی ملاهادی و حکمای نظیر اوست که به نظر شان عموم مردم و اقعاً در زمرهٔ چهار پایان محسوب می شده اند و زندگی شان برای فیلسوفی که به زعم خود با معقو لات یکی شده و به عالم بالا دست یافته بود اهمیتی نداشته است.

# نظریه پردازی دربارهٔ نابرابری جنسیتی

دهه ها پیش از طرح و تصویب قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران، نظریه پر دازی دربارهٔ نابرابری جنسیتی، به صورت کاری سازمان یافته و گروهی، از سوی برخی از روحانیان و غیرروحانیان آغاز شد و چند مرحله را از ابتدا تا قانونی شدن در سال ۱۳۵۸ از سرگذراند. مرحلهٔ نخست آن را می توان ظهور تدریجی این گفتار دانست؛ در مرحلهٔ دوم شکل سازمان یافته تر و منسجم تری به خود گرفته و به گفتار مشخصِ هژمونیک تبدیل شده و در مرحلهٔ آخر به قانون اساسی راه یافته و قانونی شده است.

۱۳۲ ..... نگاهنو ۱۳۷، بهار ۱۴۰۲ \cdots

بخش مهمی از تلاش نظری برای تبدیل نابرابری جنسیتی به گفتاری هژمونیک را می توان در نشریات مختلفی یافت که با حمایت حوزهٔ علمیهٔ قم منتشر می شد، به ویژه دو نشریهٔ مکتب اسلام و مکتب تشیع، که فضای اندیشهٔ دینی در ایران را به مدت دو دهه زیر سیطرهٔ خود داشته اند. البته تحقیقی و جود ندارد که نشان دهد چند در صد از مردم این نشریات را مطالعه می کرده اند، اما شمارگان زیاد آن ها (که در مورد مکتب اسلام در دوره ای به ۱۲۰ هزار نسخه هم رسیده است) از تأثیر فراوانشان، احتمالاً بیشتر بر قشر سنتی و محافظه کار، حکایت دارد.

مرور مطالب مندرج در این نشریه ها حاکی از نقش عمدهٔ آن ها در شکل دهی به افکار مرتبط با جنسیت و نقش زن و مرد در جامعه است، به نحوی که آن بندهایی از قانون اساسی را که بر نقش های از پیش تعیین شده برای زنان تأکید دار دباید تا حد زیادی باز تاب همین افکار و ایده ها دانست. مقاله های متعدد این دو نشریه در مورد حکومت در اسلام را می توان طرح های اولیهٔ همان دیدگاه ها و شیوه هایی دانست که بعدها در قانون اساسی جمهوری اسلامی شکل مدوّن به خود گرفت. بسیاری از نویسندگان این دو نشریه، از جمله آقایان مکارم شیرازی و بهشتی و موسوی ار دبیلی، از نمایندگان مجلس خبر گان قانون اساسی بوده و در شکل دادن به اصول آن نقش مهمی ایفا کرده اند.

# نشریهٔ *درسهایی از مکتب اسلام*

درسهایی از مکتب اسلام، که بیشتر به نام مکتب اسلام مشهور بود، مشهور ترین نشریهٔ دینی پیش از انقلاب ۱۳۵۷ است. انتشار آن در آذر ۱۳۳۷ زیر نظر چند تن از روحانیون قم از جمله آقایان مکار م شیر ازی، مر تضی جز ایری، مجدالدین محلاتی، حسین نوری، عبدالکریم موسوی ار دبیلی، علی دو انی، موسی صدر، جعفر سبحانی، محمد بهشتی، به سر دبیری مهدی پیشوایی، آغاز شد. این نشریه در مقالههای متعدد به موضوع زنان می پر داخت و دربارهٔ حق طلاق و حضانت فر زندان برای آنها تر دید ایجاد می کرد. شمارگان زیاد این نشریه، و توزیع آن در اقصی نقاط ایران، آن را به مانیفست اسلام گرایانِ ایرانی تبدیل کرد. رویکر د این گونه نشریه، و توزیع آن در و بسیاری از طلاب مدرسهٔ حقانی در حکومت اسلامی به سمتهای مهم قضایی انقلاب دست بالا پیدا کر د و بسیاری از طلاب مدرسهٔ حقانی در حکومت اسلامی به سمتهای مهم قضایی و سیاسی و امنیتی دست یافتند.

مکتب اسلام، با مقاله هایی که از نام های نویسندگانشان پیداست که مردها می نوشته اند، سعی در جاانداختن این باور داشت که زنان از نظر عقلی ناقصند و قابلیت بر خور داری از حقوق بر ابر با مردان، از جمله در از دواج و سیاست، ندارند. رویکر دنشریه به طور کلی این بود که زن حق دخالت در امور عامّه را ندارد؛ جای زن در خانه و تحت قیمومت مرد است. بسیاری از مقاله های نشریه هم بدون نام نویسنده منتشر می شده که احتمالاً دلیل بر نگرانی گردانندگان نشریهٔ مکتب اسلام از واکنش خوانندگان است. برای نمونه در یکی از مقاله های این نشریه، بدون نام نویسنده، در مورد حق طلاق مطرح شده در قانون حمایت از خانواده چنین آمده است: «اخیراً دوباره زمز مه هایسی را جع به طلاق [حق طلاق برای زنان] به گوش

می رسد[...] اما از آنجایی که روح زن بر حسب ساختمان طبیعی بسیار حساس است و طبق تجربیات و مطالعات غیر قابل انکار، نیروی فکری او به طور متوسط کمتر از مرد است، به زودی تحت تأثیر احساسات فراوانی قرار می گیرد و به بهانه های مختصری ممکن است تصمیم عجو لانه بر از هم گسستن رشتهٔ زناشویی بگیرد.» ۱۲ به اعتقاد نویسنده، طلاق «ارتباط مستقیمی به آزادی بی بندوبار جمعی از زنها و خود آرایی و تماسهای نزدیک آنها با مردهاست [کذا] که موجب تحریک عده ای از بوالهوسان شده و آنها را دیوانه و ار به دنبال طلاق می فرستد. » ۱۲

در مطلب دیگری، بدون ذکر نام نویسنده، در مخالفت باشر طهای ضمن عقد در قانون حمایت از خانواده، به ویژه این بند: «هر گاه شوهر زنِ دیگر بگیر دیا در مدت معینی غایب شودیا ترک انفاق نماید یا برعلیه حیات زن سوء قصد کندیا سوء رفتاری نماید که زندگانی آنها بایکدیگر غیر قابل تحمل شود، زن [...] پس از اثبات تحقق شرط در محکمه، می تو اند خو در امطلقه ساز د.» و در ادامه: «بدین تر تیب اختیار اتی بسیار و سیع تر از اختیار مر دبر ای طلاق و انهدام اساس خانواده به عنوان و کالت در طلاق به زن داده شده است.» ۲۰ در نوشتهٔ دیگری به قلم آقای علی قدّوسی (دادستان در حکومت آینده) چنین آمده است: اغلبِ دختر ان شرور «کسانی هستند که به علت اشتغال مادر انشان در کار خانه ها و فروشگاه ها و تجار تخانه ها و شبنشینی ها از مهر مادری و تربیت خانوادگی بی بهره اند. » ۲۰ به اعتقاد نویسنده، «با کمال جرأت می تو ان گفت دادن حق طلاق به زن نه تنها از شدت اختلافات تأسف آور خانوادگی نمی کاهد، بلکه به ترین و سیله برای توسعهٔ دستگاه های فساد شده، و ضع از دواج را به سر حد رسوایی می رساند. » ۲۰ با کمال برای توسعهٔ دستگاه های فساد شده، و ضع از دواج را به سر حد رسوایی می رساند. » ۲۰ با کمال به ترین و سیله برای توسعهٔ دستگاه های فساد شده، و ضع از دواج را به سر حد رسوایی می رساند. » ۲۰ با که به ترین و سیله برای توسعهٔ دستگاه های فساد شده، و ضع از دواج را به سر حد رسوایی می رساند. » ۲۰ با که به ترین و سیله برای توسعهٔ دستگاه های فساد شده با که به ترین و سیله برای توسعهٔ دستگاه های فساد شده با که به ترین و سیله به با که به ترین و سیله با که به ترین و سیانه با که به ترین و سیله با که به ترین و سیله با که با که به ترین و سیله با که با در با که با که با که به ترین و سیله با که با که به ترین و سیانه با که به ترین و سیانه با که با که به ترین و سیانه با که با

همان طور که اشره اره شد، در هیچیک از شماره های مکتب اسلام مطلبی به قلم زنان منتشر نشده، مگر در یکی از شماره ها، که مطلبی از «دوشیزه فرجامی» تحت عنوان «نظریات خوانندگان» منتشر شده و در آن چنین آمده اسبت: «قسمت عمدهٔ فساد اخلاق جوانان بر اثر روابط نامشروع زن و مرد است. علت اصلی آن هم به طور مسلّم همین آزادی و بی بندوباری عده ای از زنهاست. لذاست که من معتقدم: فساد اخلاق جوانان از آزادی زنهاست. انتشار نظر خوانندهٔ زنی که زنان را محکوم می کند و آنان را عامل فساد اخلاق جوانان می داند، رویکردی است در خدمت تنزّل شخصیت زن و جا انداختن این نظر که حتی خود زنان هم خود را عامل فساد می دانند.

«فساد اخلاق جوانان» و رابطهٔ مستقیم آن با «آزادی زن» موضوع چند مقاله است که به قلم آقای ناصر مکارم شیرازی در شماره های مختلف مکتب اسلام منتشر شده است. ۱۸ مکارم مکرر بر این موضوع تأکید دارد که نداشتن حجاب و «آزادی زن» علت اصلی فجایع و مفاسد اجتماعی است، بنابر این، با این که موضوع مقاله ها فساد است، در بیشتر موارد، زنان به عنوان عامل فساد و تحریک جنسی جوانان هدف قرار می گیرند و شهماتت می شوند. البته نویسنده، با این کار، دیدگاه دیگر خود را مبنی بر این که مردان موجوداتی اند که تفکر بر رفتار آنان غالب است نقض می کند، چون بر اساس رویکرد نویسنده، زنان در بسیاری او قات عامل تحریک مردان و از دست رفتن قوهٔ فکر و تعقل در آنان هستند؛ اما نویسندگان به این قبیل ناساز گاری های منطقی هیچ گاه توجه نکر دهاند.

۱۳۴ میل ۱۳۴۰ نگاه نو ۱۳۷ ، بیهار ۱۴۰۲ میل ۱۳۰۰ نگاه نو ۱۳۰۷ ، بیهار ۱۴۰۲ و ۱۴۰۲ ا

سلسلهمقالههای «حقوق خانواده در اسلام» بهقلم آقای حسین حقانی زنجانی (روحانی محافظه کار و از بنیادگذاران مدرسه ٔ حقانی در قم) از دیگر مطالب مهمی است که بهمدت چند سال در مکتب اسلام به چاپ رسیده و در حکم مانیفست نشریه در مورد جنسیت است.

حسین حقانی در این سلسله مقاله هابه شیوه های مختلف کو شیده است دیدگاه های محافظه کار را جایگزین رویکر دهایی کند که به حقوق زنان معتقدند. مخالفت نویستنده با حق طلاق، قانون حمایت از خانواده، محدود کردن تعدّد زوجات، کار کردن زن در بیرون از خانه، حق زنان برای استقلال و تعیین سر نوشت، همچنین محکوم کردن زنان و مذمّت آنان، انتساب خیانت، فساد، حسادت و مانند آنها به زنان از مضامین دائمی و تکر ارشوندهٔ نوشته های اوست. در این مطالب، غالباً زنان را موجود اتی ناتوان، کم عقل، فاسد، و از نظر روحی و روانی مسئله دار تصویر کرده است. برای نمونه در نوشته ای دربارهٔ خیانت، در ابتدا، خیانت را مذمّت کرده، اما در ادامه اش نوشته است: «مطابق قو انین مسلّم اسلامی تعدّد همسر با مراعات موازین و شرایط خاص آن و از دواج موقت با شرایط خاص آن جایز بوده و خیانت به همسر محسوب نمی گردد.» و برای حقانی، برای توجیه مُتعه، احساسات زنان را ذیل «حسادت» قرار داده و آنان را به خاطر «سوء ظنهای بی مورد» مذمّت کرده است، اما در مورد در دان معتقد است: «غالباً شوهر های عاقل به جهت مصالح خانوادگی و برای حفظ آبرو و حیثیت خود، همسر رخود را بدون جهت متهم [کذا] به اعتراف نمی نمایند. » ۲۰ همین نویسنده، در شمارهٔ دیگری از نشریه که باز هم در مورد خیانت است، آورده است: «در خیانت مردان، زنان و عدم تقصیر بیشتری دارند. عدم محبت زن به شوهر، کار زنان در بیرون خانه، عدم نظافت منزل توسط زن و عدم مهارت در آشپزی، عدم رسیدگی زن به وضع خود، تأثیر دارند.» ۲۱

همچنان که پیش تر اشاره شد، یکی از شگر دهای مکتب اسلام این است که پیوسته از قول زنان مطالبی بر ضد زنان بازگو کند، برای مثال در مطلبی نویسنده با آوردن «اعتراف یک زنناکام و ناشاد در مورد صمیمیت و دلگرمی و محبت در محیط خانواده » ۲۲ بر این موضوع تأکید کرده است. البته این دست اظهارات مانع از آن نیست که همین نویسنده در مطلب دیگری حرف پیشین خود در مورد عدم رسیدگی زنان به منزل را نقض و آنان را به خاطر «غرق شدن در کدبانوگری» مذمّت کند. ۲۲

# نشريهٔ مکتب تشیع

مکتب تشتیع نیز از نشریه های مهمی بود که، علاوه بر ارائهٔ برنامهٔ حکومتی اسلام، به نقش زن در جامعه نیز توجه داشت. در قیاس با مکتب اسلام، بیشتر توجه مکتب تشیع بر سیاست و طرح حکومت اسلامی بود. انتشار مکتب تشیع در ۱۳۳۸ در قم آغاز شد و تا ۱۳۴۳ به صورت فصلنامه و سالنامه ادامه یافت. این نشریه نیز در شمارگان فراوان منتشر و توزیع می شد. آقای محمود تقی زادهٔ داوری، مدیر مسئول آن و آقای سید محمد حسین طباطبایی، از نویسندگان ثابت نشریه، نقش مهمی در شکل دادن به رویکر دهای اصلی آن، از جمله در مورد زنان، داشتند. آقایان محمد بهشتی، محمد تقی فلسفی، مرتضی مطهری، نعمت الله صالحی نجف آبادی، مهدی بازرگان، و محمود طالقانی نیز در آن قلم می زدند. در قیاس با مکتب اسلام،

این نشـــریه از رویکرد عمیق تری نسبت به مسائل اجتماعی بر خوردار بود، هر چند به همان اندازه زنستیز محسوب می شد.

برای نمونه، در یکی از مفصل ترین و تأثیر گذار ترین مقاله های نشریه به قلم محمد حسین طباطبایی ۲۰ آمده است: «جای هیچ تر دید نیست که روح عاطفه و احساس در زن بر روح عقل غالب است [...] و چنان که در اول بیان تذکر داده شد، اسلام در تنظیم امر جامعهٔ انسانی تعقل را بر عواطف و احساسات غلبه می دهد.» ۲۵ یادآوری این نکته لازم است که آقای محمد حسین طباطبایی نویسندهٔ تفسیر المیزان نیز هست که در آن آیه های متعددی از قرآن با همین رویکرد تفسیر شده است. برای مثال، او در تفسیر خود در دفاع از تعدد زوجات نوشته است: «این که گفتند تعدد زوجات باعث دلسر دی زنان در ادارهٔ خانه و بی رغبتی آنان در تربیت او لاد می شود درست نیست، زیرا تجربه خلاف آن را ثابت کرده است.» ۲۶ ولی نویسنده مشخص نمی کند که کدام تجربه خلاف آن را ثابت کرده است. البته به نظر می رسد که او خود متوجه عدم کفایت این استدلال بوده، زیرا در ادامه آور ده است: «در تجویز تعد زوجات، این اثر هست که شدت حرص مرد را شکسته و تسکین می دهد [...] ولی اگر قانون به او اجازهٔ گرفتن همسر دوم و سوم را بدهد [...] عطش حرصش فرو می نشیند و با خود فکر می کند که برای گرفتن همسر دیگر راه باز است و کسی نمی تواند مرا جلو گیری کند.» ۷۲

این عقیده، که زنان از نظر عقلی ناقصند و احساسات در آنان بر عقلشان چیرگی دارد، به شکلهای مختلف در برخی از مقالههای مکتب تشیّع تکرار شده است. از جمله، در مقالهای که نویسندهٔ آن نامعلوم است، آمده: «با در نظر گرفتن جنبههای حَیوی [حیوانی] و طبیعی و طرز تعقل [زنان که فروتر از مردان است] و غلبهٔ احساسات و عواطف بانوان [...] آیا می توان عدل اجتماعی را در تساوی مطلق به دست آورد؟» ۸۲

نقصان عقل زنان مضمون بسیاری از نوشته های یکی دیگر از نویسندگان ثابت نشریهٔ مکتب تشیع، یعنی آقای مرتضی مطهری، است که در دهه های ۱۳۴۰ و ۱۳۵۰ نقش مهمی در تثبیت این رویکر دایفا کرده و سیهم زیادی در ساختن اید تولوژی جنسیتی نظام جمهوری اسلامی داشته است. او در آثار متعدد خود از جمله در نظام حقوق زن در اسلام برنامهٔ فرودست سازی زنان را به صورت نظام مند پی گرفت. کتاب یادشده مجموعهٔ مقاله هایی است که از نویسنده در هفته نامهٔ زن روز در سال های ۱۳۴۵ و ۱۳۴۶ منتشر شده است. در جایی از آن می خوانیم:

زن در علوم استدلالی و مسائل خشک عقلانی به پای مرد نمی رسد ولی در ادبیات، نقاشی و سایر مسائل که با ذوق و احساسات مربوط است دست کمی از مرد ندارد. مرد از زن بیشتر قدرت کتمان راز دارد و اَسرار ناراحت کننده را در درون خود حفظ می کند و به همین دلیل ابتلای مردان به بیماری ناشی از کتمان راز بیش از زنان است. زن از مرد رقیق القلب تر است و فوراً به گریه و احیاناً به غش متوسل می شود. ۲۹

به نظر مطهری، فریب کاری صفت ویژهٔ زنان است. او نیز، همچون سیایر نویسندگان اسلام گرایی

۱۳۶ ..... نگاهنو ۱۳۲ ، بهار ۱۴۰۲ ،

که پیش تر به آنان اشراه شد، این انسان شناسی را در خدمت این گزاره قرار می دهد که مردان باید بر امور اجتماعی و سیاسی مسلط باشند و وظیفهٔ اصلی زن خانه نشینی است. به نظر او «زن ها از نظر عقلی ناقصند و استعداد مداخله در سیاست را ندارند.»۳۰

## زنان وانتخابات

اگر دههٔ ۱۳۳۰ را دورهٔ ظهور تدریجی ادبیات اسلام گرا بدانیم، دهههای ۱۳۴۰ و ۱۳۵۰ را می توان دورهٔ تثبیت و هژمونیک شدن آن دانست. سازماندهی حوزه برای جلوگیری از حق رأی و حق انتخاب شدن زنان نیز از دیگر نمودهای بارز آن است.

یکی از بحثهایی که از دورهٔ مشروطه مطرح بود، و برای زنان اهمیت داشت، مشارکت زنان در انتخابات و حقر رأی آنان بود، حقی که تاسال ۱۳۴۱ و تصویب لایحهٔ انجمنهای ایالتی و و لایتی، که مشارکت زنان در مقام رأی دهنده را در انتخابات هموار می کرد، به تعویق افتاد. ظهور تدریجی گفتار زنستیز اثر مستقیمی بر حق رأی و حق انتخاب شدن زنان داشت و، با این که زنان حق رأی پیدا کردند، حق انتخاب شدن آنان با مخالفت جدی اسلام گرایان روبه رو شد.

در ۱۳۳۹، کتابی باعنوان زن و انتخابات زیر نظر آقای مکارم شیر ازی منتشر شد که در آن تعدادی از مراجع و طلبه های آن زمان (از جمله آقایان زین العابدین قربانی، محمد مجتهد شبستری، علی حجتی کرمانی، عباسعلی عمید زنجانی، حسین حقانی، و مکارم شیر ازی) بر ضد حضور زنان در سیاست نوشته اند. "مقاله های این مجموعه از جمله دارای عناوینی از این قبیلند: چرا زن حق حکومت ندارد؛ آثار سوء آزادی فعلی زنان؛ تمدن و آزادی زنان؛ تمدن

یکی از بحثهایی که از دورهٔ مشروطه مطرح بود، و برای زنان اهمیت داشت، مشارکت زنان در انتخابات و حق رأی آنان بود، حقی که تا سال ۱۳۴۱ و تصویب لایحهٔ انجمنهای ایالتی و ولایتی، که مشارکت زنان در مقام رأی دهنده را در انتخابات هموار می کرد، به تعویق افتاد

.. • • • •

قانون انجمنهای ایالتی و و لایتی (۱۳۴۱)، که به زنان حق رأی دادن داده بود، مخالفت علما را به دنبال داشت، از جمله آیت الله خمینی [ره] در یکی از سخنرانی های خود علیه این لایحه در ۲۵ ار دیبهشت ۱۳۴۲ گفتند: «ما با ایر قعی زنها مخالف نیستیم. ما با این فحشا مخالفیم. با این کارهای غلط مخالفیم. مگر مردها در این مملکت آزادند که زنها [آزادی] داشته باشند؟ مگر آزادزن و آزادمر د با لفظ درست می شود؟» "" در پی ورود زنان به انتخابات، اطلاعیه های متعددی بر ضد آن صادر شد. از جمله آیت الله گلپایگانی

در پی ورود زنان به انتخابات، اطلاعیه های متعددی بر ضد آن صادر شد. از جمله ایت الله کلپایکانی انتخاب کردن و انتخاب شد. دن زنان را مغایر با اسلام دانست و نسبت به آن هشدار داد. آیت الله مرعشی نجفی نیز در نامه ای به اسدالله علم به این روند اعتراض کرد. ۳۴ با این پیشینه، عجیب نبود که اکثریت مجلس

خبرگان قانون اساسی در ۱۳۵۸ مانع از دستیابی زنان به منصب ریاست جمهوری شوند. البته، همچنان که خواهیم دید، بر سر اصل ۱۱۵ قانون اساسی که به صراحت ریاست جمهوری را خاص مردان (رجال) می داند بحثهای دامنه داری در مجلس در گرفت، به شرحی که پایین تر خواهد آمد.

## زنان درقانون اساسی

قانون اساسی ایران از فکر سیاسی\_اجتماعی ایرانی\_اسلامی بهغایت متأثر است. در صفحههای پیشین، کوشیدم زمینه ای را ترسیم کنم که در آن اصول تبعیض آمیز قانون اساسی و رویکر د زنستیز آن شکل گرفت. طبعاً حضور تنها یک زن در مجلس خبر گان قانون اساسی این وجه را پر رنگ تر کرد. این بدان معنا بو د که نیمی از جامعه عملاً فاقد نمایندگی سیاسی است. این حضور کمرنگ اعتراض زنان را به دنبال داشت و انتقادهایی را نسبت به ترکیب و عملکرد مجلس برانگیخت. از جملهٔ آنها نوشتهای است بهقلم مهرانگیز اوحدی ۳۵ در نشریهٔ جنبش. او حدی می نویسد: «جای بسی خوشو قتی است که حداقل برای حفظ ظاهر هم شده است، دست اندر کار ان امور به این نتیجه رسیده اند که هجده میلیون زن ایر انی باید نماینده ای در مجلس بررسیے قانون اساسی داشته باشد.» ۳۶ همو در مقالهٔ دیگری در ۱۹ آذر ۱۳۵۸ با اشاره به صحبت آیت الله كرده است از اين كه در قانون اساسي زن نه تنها و لايت ندارد، بلكه رئيس جمهور هم نمي تواند بشود. البته اشاره کرده که رئیس جمهور هم کسی نیست مگریک مجری ساده به انتخاب مستقیم مردم و به تأیید رهبر: چرا یکبار و برای همیشه این دیوارهای خودخواهی و تعصب را نمی شکنیم و فراتر از مرز احتیاط و سنتهای پوسیدهٔ تحمیل شده بر افکار جامعه و نسل های گذشته مان را نمی بینیم؟ [...] چه شد که زن را یارای مسئولیت عظیم ساختن انسانها می دانیم اما او را ناتوان تر از آن [می دانیم] که امانت اجرای قوانین مملکتی را به عنوان رئيس جمهور به دوش بكشــد و مســئوليت ناشي از اين وظيفه را بيذيرد؟ چه كسي گفته كه زن به خاطر داشتن عواطف و احساسات رقیق مادرانه عاجز از پذیرفتن مسئولیتهای اجرایی است؟ و اصولاً این دو قضیه چه ربطی به یکدیگر دارد؟ و اگر دارد چرا جهت عکس قضیه را در نظر نمی گیریم که یک فرد با داشتن عواطف واحساسات انساني بيشتر، هم امكان وظيفه شناسي و صداقتش در اجراي قوانين و هم نقش او در حكومت و مدیریت انسانی تر و واقعی تر بر مردم به مراتب بیش از یک فرد کم عاطفه و خشک و انعطاف ناپذیر است؟۳۳

در همان شماره و همان صفحه، نامهای از خانمی به نام آذر مرتضوی منتشر شده که در آن به «بی تو جهی به حقوق زنان» اعتراض شده است. ۳۸ همچنین جاما (جنبش انقلابی مردم مسلمان)، به رهبری کاظم سامی، در بیانیه ای به تصویب قوانین زنستیز اعتراض کرد. در بخشی از این بیانیه آمده بود:

در ماههای اخیر شاهد احیا یا تصویب قوانینی بوده ایم که عملاً به سلب کامل حقوق اجتماعی ـ اقتصادی زنان منجر شـده اسـت؛ لغو قانون حمایت از خانواده، محرومیت زنان از حق قضاوت، تصویب حقوق نابرابری زن و مرددر مجلس خبرگان، نظیر آزادی تعدّد زوجات، سـپردن حق طلاق انحصاری به مرد، سـلب حق سرپرستی

..... نگاهنو ۱۳۷، بیهار ۱۴۰۲ ..... نگاهنو ۱۳۰۷، بیهار ۱۴۰۲ و

فرزندان از زن، سلب حق انتخاب شغل و مسکن و . . . . از این روست که زنان ایرانی با درک حساسیت این مرحله از تاریخ کشورمان احساس می کنند باید، در هر مکان و موقعیتی که هستند، متشکل شده و بر ضد سلب این حقوق اعتراض کنند.  $^{79}$ 

مجلس خبرگان به این بیانیه و اکنش نشان داد و بیانیه ای منتشر کر د که در آن آمده بو د:

بر طبق بیانیهای که از طرف گروهی ناشناس منتشر شده، مجلس خبرگان را متهم کرده اند که دربارهٔ مسائل
مربوط به ازدواج و طلاق و حقوق زن و مرد در این زمینه قوانینی بر ضد زنان تصویب کرده است. به اطلاع عموم
بانوان آگاه و انقلابی می رساند که این مسائل شایعاتی بی اساس است از نوع دروغ پردازی هایی که در این ایام
از طرف عناصر مخرب منتشر می شود تا ایجاد اضطراب در بین ملت عزیز ما نماید. همهٔ کسانی که دقیقاً در
جریان مذا کرات مجلس خبرگان از طریق رسانه های گروهی قرار دارند، به خوبی اطلاع دارند که این گونه مسائل
به هیچ وجه مورد بحث نبوده و اساساً مجلس خبرگان برای بررسی و تهیهٔ قانون اساسی است، نه قوانین مدنی که
از وظایف مجلس شورای ملی است. بدین ترتیب از عموم خواهران انتظار دارد با رشد سیاسی و اسلامی خویش
هرگونه توطئه و دسیسه را خنثی نمایند و با وحدت و هشیاری صمیمانه در راه تداوم انقلاب اسلامی بکوشند. "

همچنین باید از دعوت اتحادیهٔ انقلابی زنان مبارز (سپیدهٔ سرخ) با اعلام خواست بر ابری کامل زن و مرد یاد کرد که در روز نهم آبان ۱۳۵۸ در تقاطع خیابان انقلاب و خیابان مصدق (امروز: ولی عصر) گردآمدند و سپس به سوی نخست و زیری راهپیمایی کردند. این اجتماع مورد حملهٔ مخالفان قرار گرفت. قطعنامه ای نیز در پانزده ماده از سوی این گروه منتشر شد که برخی از مواد آن به شرح زیر است:

ممنوعیت تعدّد زوجات، تأمین اجتماعی زنان در خانه اعم از خانه دار و شاغل، تعیین مقرری برای زن بیوه و فرزندان او بعد از متارکه یا فوت شوهر، گذراندن قانون برای مجازات مردانی که مبادرت به ضرب و جرح همسران خود می کنند، مزد مساوی در برابر کار مساوی با مردان، آزادی در انتخاب شغل و رشتهٔ تحصیلی برای همهٔ زنان و به رسمیت شناختن حق قضاوت زن و عدم تحمیل مشاغلی که به سلامت زن لطمه وارد می سازد، منع مجازات و اعدام زنانی که به دلیل فقر و ناآگاهی به فحشا کشیده شده اند و ریشه کن کردن فساد از طریق نابود ساختن علل آن. ۴۱

نباید تصور کرد که فقط مجلس خبرگان قانون اساسی در تصویب اصل های تبعیض آمیز ایفای نقش کرده است. نابرابری جنسیتی در پیش نویس قانون اساسی نیز بیانی روشن داشت. از جمله در اصل دو از دهم این پیش نویس، که تبدیل به اصل بیست و یکم قانون اساسی شد، چنین آمده بود: «از آن جا که تربیت فرزندان با پدر و مادر و در دوران کودکی بیشتر با مادر است، تعلیم و تربیت دختران وظیفهٔ مقدّم بنیادهای فرهنگی تلقی می شود و قوانین راجع به خانواده باید برای مادر امکانات مادی و معنوی را در نظر بگیرد تا بتواند به فراغت بال به وظیفهٔ پرارج مادری و مسئولیت هایی بپردازد که در جامعهٔ انقلابی اسلامی برعهده دارد.» ۴۲ تنها کسی که در مجلس خبرگان به این اصل اعتراض کرد و آن را تبعیض آمیز

دانست، نه منیره گرجی (تنها زن نمایندهٔ مجلس خبر گانِ قانون اساسی ـ ۱۳۵۸)، بلکه رحمت الله مقدم مراغه ای بود. <sup>۲۲</sup> همچنان که پیش تر اشاره شد، «حکم نابر ابری» با باور به نقصان عقل زنان و فرو تری آنان در کلیهٔ شــئون اجتماعی و سیاسی پیوند تنگاتنگ دارد. بر این اساس، رویکر د غالب بر قانون اساسی و پیش نویس آن هویت چندان مستقلی را برای زنان قائل نیست و آنان را بر ابر با مردان نمی داند، بلکه تنها در جایگاه خانوادگی خود به رسمیت می شناسد و از حق یکسان با مردان برای دستیابی به مناصب سیاسی و اجتماعی و اقتصادی محروم می کند؛ لذا رویکر د قانون اساسی به جنسیت را باید عموماً در اصل هایی باز جست که مضمون آن ها خانواده است. همزمان، رویکر د دیگری هم و جود دارد که با این که در اقلیت باز جست که مضمون آن ها خانواده است. همزمان، رویکر د دیگری هم و جود دارد که با این که در اقلیت است به برابری ذاتی آدمیان از جمله زن و مرد معتقد است. تقابل این دو رویکر د در بر خی از اصول قانون اساسی آشکار است. این اصول عبار تند از اصول سوم، دهم، بیستم، بیست و یکمه و یکصدو پانز دهم قانون اساسی آشکار در اساس اصل سوم قانون اساسی: دولت جمهوری اسلامی ایران موظف است، برای نیل به هدفهای مذکور در اصل دوم، همهٔ امکانات خود را برای امور زیر به کار برد:

- ١. ايجاد محيط مساعد براي رشد فضائل اخلاقي براساس ايمان و تقوا و مبارزه باكليهٔ مظاهر فساد و تباهي.
- ۲. بالابردن سطح آگاهی های عمومی در همهٔ زمینه ها با استفادهٔ صحیح از مطبوعات و رسانه های گروهی و وسایل دیگر.
  - ۳. آموزش و پرورش و تربیت بدنی رایگان برای همه در تمام سطوح و تسهیل و تعمیم آموزش عالی.
- ۴. تقویت روح بررسی و تتبع و ابتکار در تمام زمینه های علمی، فنی، فرهنگی، و اسلامی از طریق تأسیس مراکز تحقیق و تشویق محققان.
  - ۵. طرد کامل استعمار و جلوگیری از نفوذ اجانب.
  - ۶. محو هرگونه استبداد و خودكامگي و انحصار طلبي.
  - ۷. تأمین آزادی های سیاسی و اجتماعی در حدود قانون.
  - ۸. مشارکت عامهٔ مردم در تعیین سرنوشت سیاسی، اقتصادی، اجتماعی، و فرهنگی خویش.
  - ۹. رفع تبعیضات ناروا و ایجاد امکانات عادلانه برای همه، در تمام زمینههای مادی و معنوی.
    - ١٠. ايجاد نظام اداري صحيح و حذف تشكيلات غير ضرور.
- ۱۱. تقویت کامل بنیهٔ دفاع ملی از طریق آموزش نظامی عمومی برای حفظ استقلال و تمامیت ارضی و نظام اسلامی کشور.
- ۱۲. پیریزی اقتصادی صحیح و عادلانه بر طبق ضو ابط اسلامی جهت ایجاد رفاه و رفع فقر و برطرف ساختن هر نوع محرومیت در زمینه های تغذیه و مسکن و کار و بهداشت و تعمیم بیمه.
  - ۱۳. تأمین خودکفایی در علوم و فنون و صنعت و کشاورزی و امور نظامی و مانند اینها.
- ۱۴. تأمین حقوق همه جانبهٔ افراد از زن و مرد و ایجاد امنیت قضایی عادلانه برای همه و تساوی عموم در برابر قانون.
  - ۱۵. توسعه و تحکیم برادری اسلامی و تعاون عمومی بین همهٔ مردم.

۱۴۰ ..... نگاهنو ۱۳۷۷، بهار ۱۴۰۲

16. تنظیم سیاست خارجی کشور براساس معیارهای اسلام، تعهد برادرانه نسبت به همهٔ مسلمانان و حمایت بی دریغ از مستضعفان جهان. ۴۴

براساس اصل دهم قانون اساسی، «از آن جا که خانواده و احد بنیادی جامعهٔ اسلامی است، همهٔ قوانین و مقررات و برنامه ریزی های مربوط باید در جهت آسان کر دن تشکیل خانواده، پاسداری از قداست آن و استواری روابط خانوادگی بر پایهٔ حقوق و اخلاق اسلامی باشد.»۴۵

براساس اصل بیستم قانون اساسی، «همهٔ افراد ملت اعم از زن و مردیکسان در حمایت قانون قرار دارند و از همهٔ حقوق انسانی، سیاسی، اقتصادی، اجتماعی، و فرهنگی با رعایت موازین اسلام بر خور دارند.» و براساس اصل بیست و یکم قانون اساسی، دولت موظف است حقوق زن را در تمام جهات با رعایت موازین اسلامی تضمین کند و امور زیر را انجام دهد:

- «۱. ایجاد زمینه های مساعد برای رشد شخصیت زن و احیای حقوق مادی و معنوی او.
- ۲. حمایت مادران، بالخصوص در دوران بارداری و حضانت فرزند، و حمایت از کودکان بی سرپرست.
  - ٣. ایجاد دادگاه صالح برای حفظ کیان و بقای خانواده.
  - ۴. ایجاد بیمهٔ خاص بیوگان و زنان سالخورده و بیسرپرست.
  - ۵. اعطای قیمومت فرزندان به مادران شایسته در جهت غبطهٔ آنها در صورت نبودن ولی شرعی.»\*\*

در حالی که، براساس اصل سوم، دولت موظف است «حقوق همه جانبهٔ افراد» و «تساوی آنها در برابر قانون» را تأمین کند، براساس اصل دهم، روابط میان زن و مرد در خانواده باید براساس اصول اسلامی باشد. به عبارت دیگر، براساس این اصل، در تقابل با اصل سوم، شریعت و فقه اسلامی که به عدم تساوی حقوق زن و مرد معتقد است باید تنظیم کننده باشد. همین تضاد در اصول بیستم و بیست و یکم قانون اساسی بار دیگر ظاهر شده است. اگر براساس اصل بیستم «همهٔ افراد اعم از زن و مرد به یکسان در حمایت قانون قرار دارند»، براساس اصل بیست و یکم، «بقای خانواده» اصلح است که می تواند به معنای آن باشد که زن و مرد از حقوق مساوی بر خور دار نیستند، زیرا براساس فقه سنتی اسلامی، مردان از حقوق بیشتری در از دواج، طلاق، حضانت، ارث، شغل و جز آنها بر خور دارند.

همچنین باید به اصل مهم یکصدو پانز دهم اشراه کرد که مطابق آن «رئیس جمهور باید از میان رجال مذهبی و سیاسی که واجد شرایط زیر باشند انتخاب گردد: ایرانی الاصل، تابع ایران، مدیر و مدبّر، دارای حسن سابقه و امانت و تقوی، مؤمن و معتقد به مبانی جمهوری اسلامی ایران و مذهب رسمی کشور.»^۴ براساس این اصل، زنان نمی تو انندرئیس جمهور شوند.

یادآور می شوم که در سالهای اخیر، تصویب قانون مجازات اسلامی بر تضادهای یادشده افزوده است. از جمله باید به مادهٔ ۳۲ این قانون اشاره کرد که بر اساس آن، «در صورتی که مردی زن خود را در حال زنا با مرد دیگری ببیند و مرتکب قتل شود، به پر داخت دیه و قصاص محکوم نمی شود. په این ماده، که «قاعدهٔ فراش» نام دارد، صورت دیگری از مادهٔ ۴۳۰ در نسخهٔ قدیمی تر قانون مجازات اسلامی است که بر اساس آن «هرگاه مردی همسر خود را در حال زنا با مرد اجنبی مشاهده کند و علم به تمکین زن داشته باشد می تواند

در همان حال آنان را به قتل برساند و درصورتی که زن مُکِره باشد [تمایل نداشته باشد] فقط مرد را می تواند به قتل برساند. حکم ضرب و جرح در این مورد نیز مانند قتل است». ۵۰

در مادهٔ یادشده، مرزمیان «متهم» و «مُجرم» کمرنگ شده است. به تعبیر دیگر، صِرف قرارداشتن زن در وضعیتی که شهره است. همچنین به رابطهٔ نامشروع تشخیص دهد برای مجرم بودن و مجازات آنی او به دسبت شوهر کافی است. همچنین وقوع جرم به تصمیم شخصی و آنیِ شوهر وابسته است و متهم از حق دفاع از خود در دادگاه صالح از جمله در تجاوز به عنف محروم شده است. به تعبیر دیگر، این ماده هیچ جای دفاعی برای متهم نمی گذارد و دسبت شوهر را برای انجام اشد مجازات، یعنی قتل زن، در وضعیتی کاملاً احساسی باز گذاشته است که می تواند پشیمانی زیادی بهبار آورد و زندگی همهٔ طرفها، از جمله فر زندان، را با تصمیم آنی زوج به مخاطره بیندازد. مقایسهٔ این ماده از قانون مجازات اسلامی از جمله فر این دیگر، از جمله اصل بیست و یکم قانون اساسی (ایجاد دادگاه صالح برای حفظ کیان و بقای خانواده) و حقوق شهروندی (از جمله حق دسترسی به دادرسی عادلانه) نشان از تعارض میان آنها دارد. در حالی که در اصل بیست و یکم، زن از حق دسترسی به قانون و دادگاه صالح بر خوردار است، در قانون مجازات اسلامی در مغایرت با قانون مجازات اسلامی در مغایرت با قانون اساسی قرار می گیرد.

افزون بر موردیادشده، مادهٔ ۷۲۸ قانون مجازات اسد الامی به صورت مبهم خاطرنشان می کند کلیهٔ قوانین مغایر با این قانون از تاریخ تصویب آن نَسخ و مُلغی می شود. نظر به این ابهام، روشن نیست این ماده شامل کدام قوانین می شود. با این که علت وجودی قانون مجازات اسلامی با ارجاع به اصل پنجاه و هشتم قانون اساسی الم توجیه می شدود، از صلاحیت الازم برای اصلاح و نَسخ قانون اساسی بر خوردار نیست، زیرا مکانیسم تغییر قانون اساسی در خود آن پیش بینی شده است و در هیچ کجا به قانون مجازات اسلامی صلاحیت نَسخ قانون اساسی داده نشده است. ۵۰ با این همه، چون شیوهٔ قضایی دادگاه ها در سال های اخیر عملتاً بر قانون مجازات اسلامی اتکاء داشته، می توان گفته قانون اساسی در عمل نَسخ و قانون مجازات اسلامی حقوقی است که خود مانعی جدی برای اجرای قانون و تحقق بر ابری حقوق است.

افزون بر این، آن چه در بند فوق از قانون مجازات اسلامی شگفت می نماید این است که این قانون شیوه ای ناقانون مند را قانونی کرده و عملاً خود را از مرجعیت انداخته است. این ماده خود مروّج هرج و مرج و خود سری است. بر اساس قانون مجازات اسلامی، شوهر می تواند تنها با اتکا بر علم و تشخیص خود، زن را به قتل بر ساند و از پیگرد مصون بماند. به تعبیر دیگر، به اشخاص حقیقی با منافع خاص و آنی اجازه داده است به جای شخص حقوقی، که بر طبق تعریف دارای منفعت عام و غیر آنی است. همچنین است. همچنین این امکان هست که بسیاری از اشخاص حقیقی تفاوت میان زنا و غیر از آن را ندانند و ، به ظن ار تکاب به زنا از سوی زوجه، مرتکب قتل او شوند.

۱۴۲ ..... نگاهنو ۱۳۷ ، بهار ۱۴۰۲ و

در مجموع، به نظر می رسد تدوین کنندگان و تصویب کنندگان قانون مجازات اسلامی به سوء استفاده هایی که می تواند از این ماده صورت بگیر دو نیز ابهام ها و تناقض هایی که در نسبت مفاد این قانون با قانون اساسی و جو د دار د چندان توجه نکر ده اند.

به خود قانون اساسی برگردیم؛ تعریفِ جنسیت و حدود تکالیف زن در اصول دهم و بیستم و بیست و یکم آمده است. در زیر، نحوهٔ شکل گیری این اصول و زمینه ها و بستر هایی را که به شکل گیری آن ها مساعدت کرد بررسی خواهم کرد.

#### تصويباصلدهم

مطابق اصل دهم قانون اساسی، «از آن جا که خانواده و احد بنیادی جامعهٔ اسلامی است، همهٔ قو انین و مقررات و برنامه ریزی های مربوط باید در جهت آسان کردن تشکیل خانواده، پاسداری از قداست آن، و استواری روابط خانوادگی بر پایهٔ حقوق و اخلاق اسلامی باشد.» این اصل را باید مهم ترین اصل قانون اساسی در مورد خانواده دانست که هویت دارد. این خود حدّمهمی است بر قدرت تأسیسی و حقوق شهروندی زنان.

اصل دهم در جلسهٔ هفدهم مجلس خبر گان به بحث گذاشته شد. در همان ابتدای جلسه، آقای بهشتی گفت:

از آن جا که ما درمورد خانواده در نظام اجتماعی مان به اهمیت خاصی معتقد هستیم و اهمیت خانواده و نقش اجتماعی اش روی همهٔ تصمیمات و قوانین و مقررات اجتماعی و اقتصادی تأثیر می گذارد، ما لازم دانســتیم که این اصل را در اصول کلی بیاوریم. جامعهٔ اســلامی جامعهای اســت که براساس آن نوعی از جهان بینی و بینش اجتماعی است که کانون خانواده چیزی بسیار فراتر از کانون تأمین نیازهای جنسی یا اقتصادی یا پاسخ به تعاونی های ساده در زندگی است. نقش خانواده [...] بسیار مهم است. از این جهت این اصل به عنوان یک اصل بنیادی از اصول کلی قانون اساسی در این جا آمده است. ۳۵

بهشتی در ادامه افزود که یکی از مهم ترین تسهیلاتی که باید در امر ازدواج ایجاد شود پایین آوردن سن قانونی ازدواج است. او با انتقاد از رژیم سابق، که سن ازدواج را به هجده سال رسانده بود، گفت: «دیدیم چه اشکالاتی به وجود آمد. در حالی که حالا می گوییم تسهیلاتی برای تشکیل خانواده به وجود بیاید، یعنی مثلاً سن ازدواج از هجده سال پایین بیاید.» \*۵

این اصل یکی از اثر گذار ترین اصول بر وضعیت زنان در ایر ان بعد از انقلاب است و مانع مهمی در تحقق حقوق مدنی و اجتماعی و سیاسی زنان ایجاد کرده. از دواج دختر ان خردسال، که امر وز به یکی از بدترین جلوه های تبعیض در جامعهٔ ایر ان تبدیل شده، ریشه در این اصل از قانون اساسی دارد که با حمایت اکثریت اعضای مجلس خبرگان قانون اساسی از پیشنهاد آقای بهشتی همراه بود. با این که در این اصل حداقل سن از دواج قید نشده، براساس قانون مدنی ایران، سن از دواج دختر ان به سیز ده سال تقلیل یافت. گفتنی است

که نسخهٔ اولیهٔ قانون مدنی سن از دواج برای دختران را به نُه سال تغییر داد که با اعتراض و فعالیت زنان، در نهایت، به سیز ده سال تغییر کرد.

همان طور که آقای بهشتی تأکید می کرد، این اصل مهم ترین اصل در مورد خانواده است،<sup>۵۵</sup> اما تصویب آن خالي از مناقشـــه نبود. ابوالحسن بني صدر از منتقدان اين اصل بود. بني صدر سخنان خود را با اشاره به این موضوع آغاز کرد که دیروز از یزد برمی گشته و عدهای از خانمها جلو آمده و از او پرسیدهاند چرا نمایندهٔ ما در مجلس، خانم گرجی، صحبت نمی کند و از حقوق ما دفاع نمی کند. سیس با انتقاد از تعبیر «تقدّس خانواده» پر ســـيد: «قداست خانواده در چيست؟ اگر خانواده مقدس باشد، پس هيچچيز در آن نبايد تغيير کند.» همچنین به این که این اصلْ حقو قی را برای زنان در نظر نگر فته است، بلکه بر مبنای فهمی سُلطه محور از مرد در خانواده بنا شده است معترض شد. ۵۶ ضمناً، با مردود دانستن ایدهٔ نقصان عقل در زنان، گفت: «اگر بخواهیم بگوییم زن ناقص است، خب مرد هم ناقص است. در این دنیا هیچ مو جود کاملی نیست.» ۵۷ در ادامهٔ جلسه، منیره گرجی به عنوان تنها نمایندهٔ زن در مجلس خبر گان قانون اساسی در سخنانی نسبتاً کوتاه، در پاســخ به اعتراض بنی صدر، گفت: «ما حقوق زن و مرد را جدا نمی دانیم و لذا لزومی ندار د که من در دفاع از حقوق خانمها صحبت كنم. چون حكومت اسلامي حقوق آنها را تأمين خواهد كرد.» ۵۸ به اعتقاد گرجی، «جداکردن زن از مرد معنی ندارد.»<sup>۵۹</sup> او معتقد اســت: «باید از حقوق خانو اده دفاع کرد نه از حقوق زن.» ۲۰ در ادامه پیشنهاد کرده است که این اصل به این صورت تغییر کند: «از آن جا که زن در خانواده نقش زیربنایی دارد، باید حقوق مادی و معنوی به خصوص مادران مراعات گردد و زندگی مشترک نباید مانع آزادی مشروع و رشد فرهنگی زن گردد و برای پاسداری از حقوق خانواده باید دادگاه صالحهای تأسييس شود.» اما حتى همين پيشنهاد هم از سوى بهشتى به اين دليل رد مى شود كه: «اين يك اصل كلى است و [...] نباید تکیه روی یک عنصر خاص باشد. [...] هدف این اصل این بوده است. ۱۹۶ از مهم ترین موافقان اصل دهم، آقای موسوی ار دبیلی، همچنان که پیش تر دیدیم، یکی از نویسندگان نشریهٔ مکتب اسلام و از هواداران سرسيخت خانهنشيني زنان بود. او ضمن دفاع از اين اصل گفت براساس اسلام زن نبايد به هیچوجه در بیرون از منزل کار کند، چون این کار شالودهٔ خانواده را تهدید می کند. او، ضمن مخالفت با بنی صدر، او را ناآگاه دانسته و گفته است: «اسلام این طور می خواهد که زن در خانه بماند و سر کار نرود.»<sup>۶۲</sup> بنی صدر معترض شده بود که «رضایت طرفین» در این اصل گنجانده شدود، اما این پیشنهاد نیز با مخالفت بهشتی روبه رو شده است که: «این که قانون مدنی نیست! این یک اصل کلی است. » سیس بهشتی پیشنهاد کفایت مذاکرات را اعلام کرده است. بنی صدر با پیشنهاد کفایت مذاکرات مخالفت کرده و گفته است: «بنده با كفايت مذاكرات مخالفم. يك قرن است چوب همين را مي خوريم كه نصف مردم را ناديده گرفته ایم، بروید و ببینید مردْ زن را کتک می زند و استمش را "استو اری خانو اده" می گذارد.» ۶۳ در نهایت، بهشتى ضمن جلو گيرى از بحث بيشتر، اصل دهم را به همان صورت پيشين به رأى گذاشته و بدين سان، اصل دهم با محوریت آسان کردن تشکیل خانواده، یعنی پایین آوردن سن از دواج، و بی آن که حقی برای زن در نظر بگرد، تصویب شده است.

۱۴۴ ..... نگاه نو ۱۳۷، بهار ۱۴۰۲ \cdots

#### اصل بيستم

براســاس اصل بیستم قانون اساسی، «همهٔ افراد ملت اعم از زن و مردیکسان در حمایت قانون قرار دارند و از همهٔ حقوق انسانی، سیاسی، اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی با رعایت موازین اسلام برخوردارند.»<sup>۶۴</sup> ذيل اصل بيستويكم رانيز پيش تر برشمرديم.

اصل بیستم قانون اساسی، درپیش نویس نهایی، مطابق با اصل بیست و دوم بود که بر اساس آن «همهٔ افراد ملت اعم از زن و مرد در برابر قانون مساوی اند.» دا اصل بیستم در جلسهٔ بیست و چهارم مجلس خبرگان قانون اساسی مطرح شد. آن جلسه با نطق مرتضی حائری یز دی، فرزند عبدالکریم حائری یز دی، افتتاح شد. [كـــذا] و ولايت و حكومـــت و اين كارها را ندارند. [...] بيش از اين به اختلاط زن و مرد كمك نكنيد. ما

> هر دو زمان را درک کردهایم. در سابق که زنها در منزل بودند، دیدیم که چه جور خانه رااداره می کردند، چه صفایی بود، بچه ها خوب تربیت می شدند. [...] حال خانم به اداره می رود. [...] بنده کسی را خدای نکر ده متهم به بی عفتی نمی کنم، ولی قهراً اتفاق مى افتد. [...] اساس خانو اده برزن نهاده شده [...] نه این که اسلام به زنها ظلم کرده باشد.» ۶۶

> بهنظر حائري،نفس كاركردنزن دربيرون از خانه مسئله دار است. طبعاً چنین فضاسازیای، آن هم در جلسهای که بنا بود در آن از حقوق برابر زنان در قانون صحبت شود، وزنه را بهنفع مخالفان حقوق زنان سنگین می کرد. مرتضی حائری یزدی در این جلسه سخنگوی دیدگاه غالب بر حوزهٔ علمیهٔ قم بود که آراء به غایت محافظه کارانه ای در مور د زنان داشت. پیش تر به بر خی از این دیدگاهها، که در نشریات حوزه منتشر می شد، اشاره کردم.

طبعاً چنين فضاسازياي،

آن هم در جلسهای که بنا بود در آن از حقوق برابر زنان در قانون صحبت شود، وزنه را بهنفع مخالفان حقوق زنان

بەنظر حائرى، نفس کارکردن زن در بیرون

از خانه مسئلهدار است.

سنگین می کرد

عمدهٔ مخالفتها با این اصل بر سر تعبیر «تساوی در بر ابر

قانون» بو د که مخالفان جدی داشت و نهایتاً حذف شد. یکی از نخستین مخالفان آن آقای موسوی تبریزی بود. او در مخالفت خود بر این نکته پافشاری کرده است که به خاطر تبلیغاتی که علیه اسلام شده، در اصل بیستم، گفته شده که زن و مر دبه طور یکسان از حمایت قانون بر خور دارند، اما در قصاصْ حقوق این دو بر ابر نیست. ۶۷ به گفتهٔ او، «همان طور که خواهر مان خانم گرجی بر این مطلب اعتراف کردند، منصب قضاوت و زعامت در شــرع اسلام به زن داده نشده است که ما فکر می کنیم روی زمینهٔ عاطفی و روحی و استعدادِ [بی استعدادی] خو دزن است. [...] لهذا ما این عبارت را این طور کر دیم. ۱۹۰۸ در این سخنان، تبریزی به نحوی تأیید می کند که آن چه در مورد عدم بر ابری حقوق زن و مرد می گویند، تبلیغات نیســـت؛ و اقعیت است، اما ظاهراً او متوجه اين مغالطه نيست. سخنران بعدی آقای جواد فاتحی است که نظریات آقای موسوی تبریزی را تأیید می کند. به نظر او حقوق «مساوی» با شرع «نمی خوانک». ۶۹ منیره گرجی، که پیش تر در کمیسیون مربوطه به عدم صلاحیت زن برای زعامت و قضاوت رأی داده بود، در این جلسه هم تقریباً ساکت است. یگانه موضع گیری او پس از ابراز مخالفت هاست که در آن به کوتاهی و به صورت مبهم تذکر می دهد: «ما این جا داریم از حقوق مردم دفاع می کنیم نه این که انسان را در مقابل قانون قرار بدهیم. [...] قانون، مثل مادر یا پدر مهربانی که از طفل خود حمایت می کند، باید حامی انسان ها باشد، حال می خواهد مرد باشد یا زن.» ۷۰

اما اصلاح اصل به همین جا خاتمه نیافت. در جلسهٔ بیست و هفتم، این اصل از نو مطرح شد، هر چند با قیدی مهم: «همهٔ افراد اعم از زن و مردیکسان در حمایت قانون قرار دارند و از همهٔ حقوق انسانی، سیاسی، اقتصادی، اجتماعی، و فرهنگی در حدود موازین اسلامی بر خور دارند.» تفاوت میان این متن با متن قبلی در این است که تعبیر «ملت» از آن بر داشته شده است، یعنی زنان در زمرهٔ افراد ملت به حساب نیامده اند. دیگر این که «تساوی در برابر قانون» از آن حذف و به جای آن تعبیر «یکسان در حمایت قانون» گذاشته و نهایتاً قید «با رعایت موازین اسلامی» به آن اضافه شد که محدودیت اساسی بر حمایت قانون از حقوق زنان ایجاد می کرد. اصل بیستم به این ترتیب به قانون اساسی راه یافت. منیره گر جی خود از پیشنهاد کنندگانِ قید «با رعایت موازین اسلامی» بود. ۱۷

## اصل بیستویکم

مناقشهای که درمورداصل بیستم در گرفت، و با پیروزی دیدگاه محافظه کار به پایان رسید، تصویب اصل بیست و یکم را آسان کرد. اصل بیست و یکم قانون اساسی، اصل دو از دهم در پیش نویس بود. ۲۲

این اصل در جلسهٔ شصت و سوم مجلس خبرگان بررسی شد. البته پیش تر کمیسیونی مأمور بررسی و اصلاح آن شده بود، اما حتی این اصل نیز مخالفانی داشت. از جمله آقای طاهری اصفهانی در مخالفت با آن گفت: «"حمایت از کودکان بی سرپرست" چه ربطی به حقوق و شخصیت زن دارد؟ [...] به علاوه لازم نیست قیمومت به مادران شایسته داده شود. ممکن است در بعضی مواقع، به علل و به جهاتی، غیرمادر را انسب بدانند. "۲۷ به نظر طاهری اصفهانی، نظر و رضایت مادر برای سرپرستی کودکش شرط نیست، بلکه مردان باید در این زمینه تصمیم بگیرند.

منیره گرجی در دفاع از این اصل گفته است: «به عنوان کسی که از اصل و لایت فقیه و از این قانون می خواهد حمایت و دفاع کند، انتظارات زیادی داریم. [...] ما قبول داریم که زن در اسلامْ حکومت به معنای و لایت مطلق را طبق قرآن نمی تواند انجام دهد ولی نه این که لیاقت نداشته باشد.» \*\* گرجی ارجاعی به آیهٔ قرآن نمی دهد که مشخص شو د بر اساس کدام آیه زن نمی تواند حکومت کند. ۵ او در این مورد نیز، همچون می وارد قبل، به جای دفاع از حقوق زنان، موضع آنان را تضعیف می کند. لذا دفاع او از این اصل از قوت بر خوردار نیستند، برخوردار نیست او، با داشتن این عقیده که زنان از صلاحیت حکومت برخوردار نیستند، خود چگونه بر مسند قانون گذاری تکه زده است.

۱۴۶ ..... نگاهنو ۱۳۷ ، بهار ۱۴۰۲ و

تصویب اصل بیست و یکم تأییدی بو دبر تفسیر تبعیض آمیزی که در اصل بیستم مورد تأیید و اقع شده بود، اما همان طور که پیش تر اشاره شد حتی همین اصول نیز بعدها، به ویژه در قانون مجازات اسلامی، نقض شدند. اصل بیست و یکم از اصول مبهم قانون اساسی است؛ هم عبارت پر دازی آن مبهم است و هم به کارگیری عبارت های انشایی همچون «کیان خانواده» و «دادگاه صالح». در مجموع، اصلی است که در جمله ای حقوق مبهمی را اعطا می کند و در جملهٔ بعد همان ها را بازمی ستاند. کاربر د و اژه های عربی نامفهوم برای عموم، همچون «غبطه» و «حضانت»، نیز بر معضلات آن افزوده است. با و جود همهٔ لفاظی ها و ابهاماتی که عامدانه و غیر عامدانه در آن گنجانده شده است، تأکید بر این که دولت موظف است حقوق زن را تضمین کند، با عبارت بعدی «بالخصوص در دوران بارداری و حضانت فرزند و حمایت از کودکان بی سرپرست»، «ولی شرعی» و جز آن ها تعابیری دارای مضامین و معانی «حفظ و بقای کیان خانواده»، «زنان بی سرپرست»، «ولی شرعی» و جز آن ها تعابیری دارای مضامین و معانی خاص و پیامدهای خاص است. تعبیر «زن بی سرپرست» به روشنی گویای دیدگاه قانون گذار در صغارت زن و به رسمیت نشناختن شخصیت حقوقی مستقل برای اوست که همچنان که دیدیم عنصر اصلی در «حکم و به رسمیت نشناختن شخصیت حقوقی مستقل برای اوست که همچنان که دیدیم عنصر اصلی در «حکم نابر ابری» است. با و جو د این مشکلات، این اصل در مجلس خبرگان قانون اساسی اکثریت را به دست آورد.

نظام اسلامی قرار بود خانواده را تقویت کند، اما واقعیت این است که خانواده در این نظام به مراتب ضعیف تر شد. چهار عامل عمده را مي توان براي آن برشمرد: نخستين عاملْ خودِ انقلاب است؛ انقلاب خانواده را سست می کند، که مختص ایر ان نیست و بر سایر انقلابها از جمله انقلاب چین و فرانسه نیز متر تب است.<sup>۷۶</sup> دلیل آن این است که تعهد ایدئولوژیک و وفاداری عقیدتی و سازمانی را جایگزین تعهدات و دلبستگیهای خویشاوندی و سنتی میکند. بسیاری از خانوادهها بر اثر انقلاب، اختلافات ایدئولوژیک، و نیز مرگِ افراد در تصفیه های سیاسی از هم گسیخت. در مقطعی، خانواده ها تشویق می شدند تا اعضای خود را لو بدهند. همچنین بسیاری از افراد مجبور به مهاجرت شدند. با و قوع جنگ، خانواده باز هم لطمهٔ بیشتری دید، زیرا بسيارى از افراد در جبهه هاشهيد شدنديا در اثر از دست دادن تو انايي نتو انستند كار كر دپيشين خو درا حفظ كنند. عامل ديگر تضعيف خانواده در حكومت اسلامي نيز جواز چندهمسري و صيغه بو دكه باعث سست شدنِ اساس خانواده و ازهم گسیختگی بیشتر آن شد. در جمهوری اسلامی، میل جنسی مر دان بر خانواده او لویت داشته است، که در تعدّد زوجات بازتاب یافته است. این اولویت با این که در قانون اساسی به صراحت بیان نشده، در قانونِ خانواده، که به مرداجازه می دهدبازنان متعدد رابطهٔ جنسی داشته باشد، منعکس شده است. عامل سوم، که به اندازهٔ دو عامل دیگر مهم است، تبعیض های سیستماتیک بر ضد زنان است که سبب می شهود زنان با تشکیل خانواده از بسهاری از حقوق خود محروم شوند و در نتیجه مشکلات زیادی را تحمل کنند. تبعیض های اقتصادی و حقوقی از جمله در حقوق اساسی، که به نمونه های آن اشاره شد، از این جملهاند. در نهایت، باید به بدتر شـدنِ وضعیتِ معیشتی اشاره کرد که در ایرانِ بعداز انقلاب ۱۳۵۷ یکی از دلایل عدم تمایل روزافزون به تشکیل خانواده و فرزندآوری بوده است. بنابراین بهرغم تأکید زیاد بر خانواده در ایر ان بعداز انقلاب، این نهاد عملاً تضعیف شده است. اما مقامات تلاش کر دهاند این ضعف

ساختاری را با قراردادن فشار مضاعف بر دوش زنان و طرحهایی از قبیل بیرون راندنِ زنان از بازار کار و خانه نشینی، کودکهمسری، و حجاب جبران کنند.

#### اصل يكصدويانزدهم

حضور زنان در بالاترین مناصب سیاسی نیز یکی دیگر از موانعی بوده که قانون اساسی بر سر راه زنان قرار داده است. مطابق اصل یکصدو پانزدهم قانون اساسی، «رئیس جمهور باید از میان رجال مذهبی و سیاسی که و اجد شر ایط زیر باشند انتخاب گردد: ایر انی الاصل، تابع ایر ان، مدیر و مدبّر، دارای حسن سابقه و امانت و تقوی، مؤمن و معتقد به مبانی جمهوری اسلامی ایر ان و مذهب رسمی کشور.»

آوردن لفظ «رجال» بهمعنای مردان، در این اصل، بحث هایی را به دنبال داشت. آقای حسینعلی منتظری، که زنان را احساساتی و کم عقل می دانسته، در این جانیز به عنوان رئیس مجلس خبرگان قانون اساسی، در دفاع از مذکر بودن رئیس جمهور، گفته است:

راجع به مسئلهٔ مرد بودن، ما مسلّماتِ اسلام را نمی توانیم کنار بگذاریم و از طرفی نمی خواهیم به خواهران خودمان جسارتی شده باشد یا حقی از آنها سلب کنیم. در مسئلهٔ حکومت و ولایت این اشتباه است که ما خیال کنیم حق است، این مسئله وظیفه و مسئولیت است و مسئولیت بار سنگینی است، چنانچه خدای تعالی به دوش عدهٔ خاصی بگذارد و زنها را نخواهند این مسئولیت به دوششان بگذارند، این هتک حرمت به زنها نشده و حقوقی از آنها تضییع نشده است و من عرض کردم، در فقه اسلام، مسئلهٔ ولایت و مسئلهٔ قضاوت گفته اند که مخصوص مردهاست و چون مسئولیت خیلی سنگینی است که عواقب زیادی دارد فقط عرض کردم در قضاوت راجع به اموال [...]. این را مطمئن هستیم که خواهران ما ناراحت نمی شوند از این که آن چیزی که مطابق موازین اسلامی است بنویسیم. ۳۰

استدلال منتظری این است که چون حکومت مسئولیت است، و مسئولیت هم سنگین است، زنان از پسِ آن برنمی آیند و این از مسلمات اسلام است و اظهار امیدواری کرده است که «خواهران ما ناراحت نمی شوند از این که آن چیزی که مطابق موازین اسلامی است بنویسیم.» ۱۸ البته این کار موهن بود، ولی مسئله بر سر احساسات فردی نبود، بلکه بر سر سلب نظام مند حقی از زنان بود که با توسل و اتکا بر ذهنیت خاصی صورت گرفت که خود را مشر وع می دانست و می داند.

منیره گرجی به حالتی معترض در مورد رجال چنین تذکر می دهدد: «قید کلمهٔ "مرد" لازم نیست، زیرا با توجه به این که اگر احیاناً زنها به این مرحله از تکامل و پویایی برسند، باز در مرتبهٔ رهبریت و امامت نیستند. [...] بنابر این گذاشتن این مورد چه نیازی دارد؟» ۱۹ البته او هم معتقد است که زن نمی تواند به مناصب امامت و رهبری دست یابد و نیازی به آوردن لفظ «رجل» برای ریاست جمهوری نیست. شاید پیشنهاد او را بتوان حمل بر نوعی دوراندیشی کرد، اما مشخص نیست منظور او از این جمله چه بوده است. البته خود او بعدها روایتی به کلی متفاوت ارائه کرده

۱۴۸ ..... نگاهنو ۱۳۰۷، بیهار ۱۴۰۲ \cdots

و معتقد اســت در مجلس در مقابله با این اصل و آوردن رجل موضعی انتقادی اتخاذ کرده است. ^ . گرجی در مصاحبهٔ یادشده گفته است:

می گفتند که رئیس جمهوری حتماً باید مرد باشد و زن نمی تواند رئیس جمهور شود. بعضی از نمایندگان هم می گفتند ما زنی نداریم که بتواند توانایی ادارهٔ مملکت را داشته باشد. اعتراض کردم و گفتم این دو روزی که من نبودم چرا آقایان آنقدر نظرات خود را تغییر دادهاند؟! گفتم به چه دلیل می گویید زنها توانایی ادارهٔ مملکت را ندارند؟ پیغمبر با آن عظمتش می گوید من بشر هستم و تو هم بشر هستی، ما با هم تفاوتی نداریم. حتی پیغمبر هم به اذن خدا از دامن زن به وجود می آید. حالا پیامبر از من جلوتر است یا من [جلوترم]؟ زیر بار نرفتند که کلمهٔ «رجل» از قانون اساسی حذف شود. گفتند این سخنان شعاری و احساسی است. ۸۰

موضع گیری های خانم گرجی در مجلس خبر گان قانون اساسی بیشتر مؤید همراهی او با روندهای مذکّر محور مجلس است. او، با نقل نظر آیت الله خمینی در مور دریاست جمهوری زنان، گفته اسبت: «از امام سؤال کردم. گفتند زن ها رئیس جمهور نمی توانند بشوند.» ۱۸ لذا اتخاذ موضع مخالف در مور داین اصل، با تو جه به این که گرجی می دانست آیت الله خمینی با ریاست جمهوری زنان مخالفند، طبعاً و جهی ندار د. همچنین، براساس نمایهٔ مشروح مذاکر ات مجلس خبر گان قانون براساسی، او هر گز در مخالفت با هیچ اصلی از اصول قانون اساسی سخن نگفته و همواره در موافقت با اصول قانون اساسی، از جمله اصل مهم و لایت فقیه، به اظهار نظر یا ارائهٔ اساسی، از جمله اصل مهم و لایت فقیه، به اظهار نظر یا ارائهٔ

پیشنهاد بسنده کرده است. <sup>۸۳</sup> یگانه نطق او در مجلس خبرگان قانون اساســـی یک نطق مقدماتی بود که پیش از شروع کار

اما در مشروح مذاكرات هيچ اثري از اين گفته ها نيست.

منیره گرجی به حالتی
معترض در مورد رجال
چنین تذکر می دهد: «قید
کلمهٔ "مرد" لازم نیست،
زیرا با توجه به این که اگر
احیاناً زنها به این مرحله
از تکامل و پویایی برسند،
باز در مرتبهٔ رهبریت و
امامت نیستند. [...]
بنابراین گذاشتن این
مورد چه نیازی دارد؟»

مجلـــس خبرگان انجام گرفت و او در آن به نقش زنان در انقـــلاب پرداخت. <sup>۸۴</sup> لذا روایت بعدیِ او را می توان در بهترین حالت به لغزش حافظه یا بر ساخت آرزومندانهٔ وقایع گذشته نسبت داد.

بعداز پیشنهاد کوتاه گرجی در مورد حذف «رجال» که مورد قبول نمایندگان واقع نشد، او سخن دیگری ابراز نکرد. در عوض، جواد فاتحی رشتهٔ سخن را در تأیید این اصل به دست گرفت، اما سخنان فاتحی چنان موهن بود که حتی اعتراض نمایندگان مرد را هم برانگیخت. البته بسیاری از آن ها به آن چه فاتحی به زبان آورد معتقد بودند، اما طرح صریح آن را به مصلحت نمی دانستند. به نظر فاتحی «چون عاطفه و احساسات در زن قوی و عقل کم است (اعتراض نمایندگان) روی این اصل خواسته است حکومت و قضاوت در اسلام به زن نرسد و این از مسلمات فقه اسلام است.» هم

البته باید گفت تصویب این اصل، با نظر به زمینه های قبلی و مبانی معرفتی و ذهنیت هایی که پیش تر به برخی از آن ها اشاره شد، به هیچرو جای تعجب ندارد. عدم صلاحیت زن برای احراز مناصب سیاسی، و به طریق اولی ریاست جمهوری برای اکثر نمایندگان محرز و مسلم محسوب می شد.

## مؤخره

بررسی نحوهٔ تدوین و تصویب اصول قانون اساسی نشان می دهد مو قعیت زنان در قانون اساسی مو قعیت درونی/ بیرونی است. از یک سو در شمول قانون قرار می گیرند و از سوی دیگر بیرونی اند. از این لحاظ، وضعیت زنان درست شبیه به وضعیت حاکم اما به صورت معکوس است؛ حاکم دارای موضعی درونی/ بیرونی است؛ یعنی با این که مقید به قانون است، همان قانون او را از شمول قانون یا قانون مندی معاف می کند. زنان نیز همین وضعیت را دارند. آنان در شمول قانون قرار می گیرند، اما سیس همان قانون به عنوان شهروندِ درجه دو حقوقشان را از آنها می ستاند.

وضعیت زنان در قانون اساسی کنونی از این حیث قابل قیاس با وضعیت زنان در قانون اساسی مشروطه (۲۸۶ خ.) است. در حالی که در آن قانون زنان به حساب نیامده اند، در قانون اساسی جمهوری اسلامی به حساب آمده اند، اما در عین حال از قانون مستثنی قرار گرفته و بیرون گذاشته شده اند.

در مطالعات قانون اساسی در ایران، قدرت مؤسس، یعنی نیروهایی که قانون بر دوش آنان سوار است، تقریباً به تمامی نادیده گرفته شده است. در این مقاله، تلاش کردم با نشاندن قانون اساسی در دل زمینهٔ بزرگ تر معرفتی و تاریخی نشان دهم قدرت مؤسس، یعنی نقش نیروهای تاریخی، در شکل دادن به قانون اساسی چه بود و این نیروها بر رویکرد قانون اساسی نسبت به زنان چه نقشی ایفا کردند. یکی از نتایج این بحث این است که قانون به طور عام و قانون اساسی به طورخاص متکی بر خود نیست، بلکه بر نیروهای پیش از قانون اساست و قوت و مشروعیت خود را از آنها می ستاند. برای داشتن قوانین اساسی دموکراتیک و حق محور، کافی نیست قانون اساسی جدیدی نوشته شود یا اصولی از قانون اساسی کنار گذاشته و اصول دیگری جایگزین شود، زیرا قانون اساسی به خودی خود هیرمورد آن نظر بدهند و آن را به عنوان حق به رسمیت بشناسند. قانون اساسی برای احقاق حقوق در مورد آن نظر بدهند و آن را به عنوان حق به رسمیت بشناسند. قانون اساسی برای احقاق حقوق نیاز مند پشتوانه های دموکراتیک است که از رهگذر بحث های عرصهٔ عمومی قوهٔ مؤسس دموکراتیک را شکل بدهند. در غیر این صورت، حتی بهترین قانون هم می تواند به الفاظی فروکاسته شود که ضمانت اجرایی نخواهند داشت.

افزون بر این، منزلت زنان در قانون اساسی کنونی صرفاً بحثی حقوقی یا مربوط به مطالعات زنان و جنسیت نیست. همچنان که در ابتدا اشاره شد، این بحث به کلیّتِ جامعه مربوط است، زیرا منزلت زنان در قانون اساسی به موقعیت شهروندان به طور عام قابل اطلاق است. به نظر می رسد نگرش قانون اساسی به زنان، زمینه ای را فراهم کرد تا در پرتو آن حقوق اساسی ملت مورد باز تفسیر اصولی قرار گیرد.

۱۵۰ ...... نگاهنو ۱۳۰۷، بهار ۱۴۰۲ 🏻

#### يىنوشتھا

■ این مقاله فصلی است از کتاب در دست انتشار با عنوان در حکم قانون: قدرت مؤسس و حاکمیت در قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران.

۱. برای مثال، در آثار سعید امیر ارجمند و اصغر شیر ازی به عنوان بر جسته ترین محققان این حوزه:

Said Amir Arjomand (ed.), *Constitutional Politics in the Middle East with Especial Reference to Turkey, Iraq, Iran and Afghanistan* (Oxford and Portland Oregon: Hart Publishing, 2008); Said Amir Arjomand, "Constitution-Making in Islamic Iran: The Impact of Theocracy on the Legal Order of a Nation-State", in Said Amir Arjomand and Schäfer (eds.), *The Rule of Law: Islam and Constitutional Politics in Egypt and Iran* (New York: State University of New York Press, 2013);

- Asghar Schirazi, *The Constitution of Iran: Politics and the State in the Islamic republic of Iran*, translated by John O'Kane (London, Oxford and New York: I.B. Tauris and Bloomsbury, 1998).
- 2. Alireza Shomali, *Thoughtlessness and Decadence in Iran, A Sojourn to Comparative Political Philosophy* (New York: State University of New York Press, 2019), p. 119.

۳. فاطمه صادقی، جنسیت در آراء اخلاقی: از سه قرن پیش از اسلام تا قرن چهار هجری (تهران: نگاه معاصر، ۱۳۹۲)، فصل های ۵، ۶، ۷، ۸، ۱ و ۱۱.

۴. محمدبن زکریای رازی، طب روحانی، ترجمهٔ پرویز اذکایی (تهران: اهل قلم، ۱۳۸۱)، ص. ۲۵.

۵. ملاهادى سبزوارى، *الحاشية على الحكمة المتعاليه في الاسفار الاربعة العقليه،* ج. ٧ (تهران: دار المعرفة الاسلاميه، ١٣٣٧)، صصر. ١٣٣٠. 9. همان، ص. ١٤١.

۷. ترجمه ها از عبدالکریم سروش، فربه تر از ایدئولوژی (تهران: صراط، ۱۳۷۲)، پانوشت ص. ۳۹.

۸. ملاهادی سبزواری، *اسرارالحکم* (تهران: مولی، ۱۳۶۱)، ص. ۴۳۲.

۹ . همانجا. ۱۰ . بنگرید به صادقی، پیشین، صص. ۲۸۹–۲۹۰.

۱۱. قاسم غنی، يادداشتهای دكتر قاسم غنی، به كوشش سيروس غنی، ج. ۷، به نقل از:.Shomali, op.cit., p. 164

۱۲ . *مکتب اسلام،* ش. ۱۲ ، آبان ۱۳۳۸ ، صص. ۲۲–۲۴.

۱۳. همان جا. ۱۴. همان، صص. ۶۶–۶۸. ۱۵. همان، تیر ۱۳۳۹، ص. ۵۲.

۱۶. همان، ص. ۵۳. ۱۷. همان، آذر ۱۳۳۹، ص. ۷۰.

۱۸. همان، فروردین ۱۳۳۸، صص. ۱۲-۱۶، مهر ۱۳۳۸، صص. ۲۱-۲۷؛ آذر ۱۳۳۹، صص ۶۱-۵۷؛ مرداد ۱۳۴۰، صص

۵-۸؛ شهريور ۱۳۴۰، صص. ۲-۶، و.... ۱۹. همان، آبان ۱۳۵۱، ص. ۱۶.

۲۰. همان، اردیبهشت ۱۳۵۲، ص. ۲۴. ۲۱. همان، بهمن ۱۳۵۱، ص. ۱۸. ۲۲. همان، ص. ۱۹.

۲۳. همان، خرداد ۱۳۵۹، ص. ۶۹. ۲۴. مکتب تشیّع، اردیبهشت ۱۳۳۸، صص. ۸-۳۰. ۲۵. همان، ص. ۲۴.

۲۶. محمد حسين طباطبايي، تفسير الميزان، ترجمهٔ ناصر مكارم شيرازي، ج. ۴ (قم: دفتر انتشارات اسلامي حوزهٔ علميهٔ قم،

۱۴۱۷ ق.) ص. ۲۹۴. ۲۷. همان، ص. ۲۹۹. ۲۸. *مکتب تشیع،* جمادی الثانی ۱۳۷۹، ص. ۱۴۰.

۲۹. مرتضی مطهری، نظام حقوق زن در اسلام (تهران: صدرا، ۱۳۷۱)، ص. ۲۰۷.

. ۳۰. مطهری، «زن و سیاست»، در زن و مسائل قضایی و سیاسی (تهران: صدرا، بی تا) ص. ۵۶.

۳۱. رسول جعفریان، «جدالهای دینی دربارهٔ مشارکت زنان: مروری بر مقالات محمدباقر مجتهد کمرهای»، پیام بهارستان، س. ۳۶. ش.۹. بیایز ۱۳۸۹، ص. ۵. ۳۲. همانجا.

🗉 نگاهنو ۱۳۷، بهار ۱۴۰۲ .............. ۱۵۱

٣٣. آيتالله روحالله خميني، صحيفه امام، ج ١، (تهران: مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خميني، ١٣٧٨)، ص. ٣٠٥.

```
۳۵. تلاش كردم با خانم اوحدي مصاحبه كنم، ولي موفق نشدم.
                                                                        ۳۴. جعفریان، پیشین.ص.۵۰.
                   ۳۶. مهرانگیز اوحدی، «یگانه نمایندهٔ تمام زنان ایران؟»، جنبش، ش. ۵۲، ۲۸ مرداد ۱۳۵۸، ص. ۷.
                                        ٣٧. «حقوق انساني زن چه شد؟»، جنبش، ش. ۶۸، ۱۹ آذر ۵۸، ص. ٣.
                                                            ۳۸. جنش، شمارهٔ ۶۸، ۱۹ آذر ۱۳۵۸، ص. ۳.
  ۳۹. وقايع نگاري انقلاب: از ۲۲ بهمن ۱۳۵۷ تا تثبيت نظام جمهوري اسلامي (۲ جلد) (بي جا: بي نا، بي تا)، ص. ۳۵۷.
                                                           ۴۰. همان، ص. ۲۵۷. ۴۱. همان، ص. ۳۶۱.
      ۴۲. قانون اساسي جمهوري اسلامي ايران (معاونت حقوقي رياست جمهوري، چاپ چهارم: آذر ۱۳۹۵)، ص. ٧.
                 ۴۳. رحمت الله مقدم مراغه ای، سالهای بحرانی عصر ما (تهران: علم، ۱۳۸۶)، صص. ۸۸۸–۸۸۱.
                                ۴۴. قانون اساسی...، همان، صص. ۴۱-۴۲. ۲۵. همان، صص. ۴۲-۴۵.
        ۴۶. همان، ص. ۴۷.
                               ۴۸. همان، صص ۲۰۳–۱۰۴.
           ۴۹. به نشانی زیر:
                                                                                        ۴۷. همانحا.
(آخرین بازدید در ۱۱ اردیبهشت ۱۴۰۲) https://rc.majlis.ir/fa/law/show/845048
                                                   ۵۰. قانون مجازات اسلامی، مصوب ۱۳۷۵، به نشانی زیر:
(آخرین بازدید در ۱۱ اردیبهشت ۱۲۰۲) http://www.qavanin.ir/Law/PrintText/83566
۵۱. «اعمال قوهٔ مقننه از طریق مجلس شورای اسلامی است که از نمایندگان منتخب مردم تشکیل می شود و مصوبات آن پس
                            از طبی مراحلی که در اصول بعد می آید برای اجرا به قوهٔ مجریه و قضائیه ابلاغ می گردد.»
۵۲. براســاس اصل ۱۷۷ قانون اساســـي، تجدیدنظر در این قانون منوط به تشکیل شورای بازنگری قانون اساسی و پس از آن
                                                                           تأیید مردم در همهیر سی است.
۵۳. صورت مشـــر وح مذاکرات مجلس بر رســـی نهایی قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران، ۴ جلد (تهر ان: ادارهٔ کل امو ر
فرهنگی و روابط عمومی مجلس شورای اسلامی، ۱۳۶۴)، ص ۴۳۳؛ در ادامه با عنوان مذاکرات به آن ارجاع داده می شود.
      ۵۴. همان، ص. ۴۳۵. ۵۵. همان، ص. ۴۳۳. ۵۶. همان، صص. ۴۳۶–۴۳۷. ۵۷ مان، ص. ۴۳۷.
              ۶۱. همانحا.
                                      ۵۸. همان، ص. ۴۳۹. ۵۹. همان، ص. ۴۳۸. ۶۰. همان، ص. ۴۳۹.
                                 ۶۲. همان، ص. ۴۴۰. ۳۳. همان، ص. ۴۴۴. ۶۴. قانون اساسی، ص. ۴۷.
                      ۶۵. مقدمه و پیش نویس قانون اساسی، ص. ۸. ۶۶. مذاکرات، پیشین، صص. ۴۱۱–۴۱۲.
                 ۶۹. همان، ص. ۶۱۸.
                                            ۶۸. همانجا.
                                                                       ۶۷. همان، صص. ۶۱۶ –۶۱۷.
                                      ۷۱. همان، ص. ۷۱.
                                                                                ۷۰. همان، ص. ۶۲۷.
                                                            ۷۲. مقدمه و پیشرنویس قانون اساسی، ص. ۷.
                                     ۷۳. مذاکرات، پیشین، صص. ۱۷۴۹–۱۷۴۰. ۷۴ همان، ص. ۱۷۴۴.
          ۷۵. برای نمونهای از استدلالهای درونفقهی که نظر گرجی را به کلی رد می کند، بنگرید به آراء کمال حیدری،
(آخرین بازدید در ۱۱ اردیبهشت ۱۴۰۲) https://t.me/sayyedalhaydari
76. Shahram Khosravi, Precarious Lives: Waiting and Hope in Iran (Philadelphia: Pennsylvania University
Press, 2017), p. 29.
     ۷۹. همان، ص. ۱۷۷۰.
                                                         ۷۸. همانحا
                                                                            ۷۷. مذاکر ات، ص. ۱۷۶۸.
                                   ۸۰. در مصاحبه با علی شاملو ، روزنامهٔ شرق، ۲۶ اردیبهشت ۱۳۹۵ ، ص. ۶.
               ٨١. همان جا
۸۴. همان، صص. ۱۸۸ – ۱۹۱ ۸۵. همان، ص. ۱۷۷۱
                                                     ۸۲. مذاکرات، ص. ۱۹۰. ۸۳. همان، ص. ۴۴۴.
```

۱۵۲ ...... نگاهنو ۱۳۷۷، بهار ۱۴۰۲ و